# دوفصلنامهی یژوهشهای قرآنی در ادبیات، دانشگاه لرستان سال دوم، شمارهی اول، یبایی سوم، بهار و تابستان ۱۳۹۴ هـ. ش/۲۰۱۵م صفحات ٩٣- ١١١

### تجلّی قرآن کریم و حدیث در سرودههای غلامرضاخان ارکوازی

سيّدآرمان حسيني آبباريكي عليرضا شهرستاني

### حكيده

تأثیر قرآن کریم و حدیث در سرودههای شاعران کُرد قابل توجّه است؛ آن چنان که اشـعار ایـن شاعران، سرشار از الهامات قرآنی، احادیث قدسی و نبوی و نیز مفاهیم عمیق عرفانی است. سرودههای غلامرضاخان ارکوازی– از شاعران نامی کُرد در قرن سیزدهم هجری قمری– سرشـار از مفاهیم قرآنی، حبّ اهل بیت (علیهمالسّلام) و نیز مضامین پُربار عرفانی است. ارکوازی مانند برخی از شاعران، نخواسته که تنها با زیور آیات و احادیث اشعار خویش را بیاراید، بلکه کلام الهي و سخنان گهربار ائمه (عليهمالسّلام) با ذهن و ضمير او عجين شده است. از آنجايي كه سرودههای شاعر، به عنوان یک مأخذ ارزنده در پژوهشهای شیعی و عرفانی، مےتوانید حیائز اهمیت باشد، بنابراین در این جستار سعی بر آن است تا به روش تحلیل عقلانی محتوا به اختصار دربارهی شاعر و زبان شعری او مطالبی ذکر شود، سیس ضمن بیان پیشینهی تحقیق، تأثیر قرآن و حدیث در بخشی از سرودههای او بررسی شود. نتیجه اینکه شاعر بـه صـورتهـای گوناگون ازجمله اقتباس، ترجمه و برآیندسازی از آیات و احادیث تلمیح به داستان پیـامبران در سرودههای خود بهره برده است. كليد واژگان: غلام ضاخان اركوازي، شعر كُردي، قرآن، حديث.

۲- دانشجوی دکتری زبان و ادبیاتفارسی، دانشگاه آزاد اسلامی واحد خرمآباد: alirezashahrestani@gmail.com تاريخ يذبرش: ١٣٩٣/١٢/۴

۱- دانشجوی دکتری زبان و ادبیاتفارسی، دانشگاه شهیدمدنی آذربایجان(نویسنده مسئول)؛ arman.hosseini@yahoo.com

#### ۱. مقدّمه

۱–۱. بیان مسأله

غلام رضاخان ارکوازی در اواخر قرن دوازدهم هجری در «سرچفته» جزوی از «چوار»، از توابع شهرستان ایلام، چشم به جهان گشوده است. شاعر در محیط عشایری در خانوادهای نسبتاً مرفه و باسواد پرورش یافته و خط و سواد، قرائت قرآن و پارهای مواد درسی معمول آن عصر را در نزد پدر و دیگر ملاهای زادگاه خود آموخته است. سالها پیش از سرودن «مناجاتنامه» [از آثار شاعر]، غلام رضاخان به ریاست ایل خود مشغول بوده و با دم و دستگاه والی(= حسنخان) ارتباط نزدیک داشته است. پس از مدتی، دوستی و همکاری والی و شاعر به دشمنی و عناد مبدل میشود. حسنخان، غلام رضاخان را به زندان میافکند و او را با غل و زنجیر مقید میکند. باور عامّه بر آن پایش میگسلد و از زندان رهاییاش میدهد. شاعر پس از رهایی از زندان، به غربت میگریزد و در غربت نیز وفات میکند. از او آثاری چون «مناجاتنامه» (بیست و چهار بند که در زندان سروده شده است)، «باوهیال» (در رثای فرزند جوانش احمدخان)، «شعر خریوی» (= غربت) و اشعار تغزلی منسوب به او به جای مانده است (رکوازی، «شعر خریوی» (= غربت) و اشعار تغزلی منسوب به او به جای مانده است (رکوازی)

در مناطق غرب کشور، مردم به گویشهای لکی، کُردی کرمانشاهی، کلهری، فیلی و گویشهای آمیخته از دو گویش لکی و کُردی کرمانشاهی (همچون گویش خاص مردم صحنه، کُلیایی، بدره و...) به تکلّم میپردازند. تا چند دههی پیش، گویش ادبی معیار در نزد بیشتر گویشوران کُرد- به ویژه حوزهی جنوبی مناطق کُردنشین- گویش گورانی بوده است؛ پس چندان دور از ذهن نخواهد بود که شاعران لک، کلهر، فیلی و... به این گویش شعر سروده باشند. غلامرضاخان ارکوازی نیز از این قاعده مستثنا نبوده است؛ او نیز به گویش گورانی شعر میسروده، امّا بسامد واژگان فیلی و کلهری در سرودههای او چشمگیر است (برای آشنایی بیشتر با گویش گورانی ر.ک: امامی و حسینی آبباریکی، ۱۳۸۹، ج۲:



دوفصلنامهی پژوهش های قرآنی در ادبیات، سال دوم، شمارهی اول، پیاپی سوم، بهار و تابستان ۱۳۹٤ \_\_\_\_\_

بدون تردید از جمله عوامل رواج ادب و فرهنگ عربی در بین ایرانیان- به ویژه مردمان غرب کشور که لهجهی محلّی داشتهاند- توجّه به قرآن و احادیث بوده است. «قرآن از دیدگاه بلاغی و هنری، دل از همگان میرباید و آنها را شیفته و بهتزده میسازد. قرآن از معارف، معانی و مبانی چنان سرشار است که بر جان و دلها مینشیند و اندیشه و عاطفه را سیراب میکند» (راستگو، ۱۳۸۵: ۴).

از آنجا که قرآن کریم پیوسته برای شاعران معیار سخن فصیح و بلیغ بوده است، بنابراین آنان می کوشیدهاند تا الفاظ، مفاهیم، دقایق و اشارات قرآنی را در نوشتههای خویش به کار برند. شاعران کُرد نیز که انس و دلبستگی خاصی با معارف اسلامی داشتهاند، سرودههایشان پُر از مضامین و معانی الهی است. ارکوازی نیز از جملهی این شاعران است که آیات و احادیث در اشعارش چشم گیر و به خوبی نمایان است. برخی از مردم که اغلب با ادبیّات عرب ناآشنا بودهاند، از طریق سرودههای ارکوازی و دیگر شاعران کُرد، با مفاهیم قرآنی آشنا می شدهاند و با این معانی والا انس می گرفتهاند.

### ۲-۱. پیشینهی تحقیق

در مورد تأثیر مفاهیم قرآنی و نیز تجلّی آیات و احادیث در اشعار محلّی غرب کشور پژوهشهایی صورت گرفته است، از جمله: مقالات «تأثیر قرآن و حدیث در شعر ملاحقعلی سیاهپوش»، از علیاکبر مرادیان و علی عباس رضایی نورآبادی؛ «تأثیر قرآن بر شعر ملاپریشان»، از علیعباس رضایی نورآبادی؛ «تأثیر قرآن و حدیث بر ادبیات بومی لرستان»، از علی همت دارایی اصلانی؛ «تجلّی آیات و احادیث در سرودههای ترکهمیر آزادبخت»، از سیّد آرمان حسینی آبباریکی که در همایش کلهباد (۱۳۹۰) در دانشگاه لرستان ارائه شدهاند، امّا تاکنون اشعار غلامرضاخان ارکوازی از این دیدگاه بررسی نشده است، بنابراین پرداختن به این امر ضروری به نظر میرسد.

۲. تجلّی قرآن و حدیث در اشعار ارکوازی در جایجای سرودههای غلامرضاخان، تجلّی قرآن و حدیث و نیز مضامین و اصطلاحات جهی قرآن کریم و حدیث در سرودههای غلامرضاخان ارکوازی

عرفانی مشهود است؛ اکنون بایسته است سرودههای شاعر از لحاظ بهکارگیری آیات قرآنی و نیز احادیث اهل بیت(علیهمالسّلام) بررسی شود. علی کی حال حیال یا لالم یزل علی کل حال یا لالم یزل بی همتاو زوال یا بینای بیعیب دارای بلند مال (ارکوازی، ۱۳۸۶: ۴۱)

'alā kol-e- hāl / yā lā lam yazal 'alā kol-e- hāl,

yā lā lam yazal bē hamtāw zawāl / yā bīnāy bē 'ēb dārāy boland māl.

ترجمه: ای خداوند جاوید که بر همهی احوال و بر همه چیز احاطه داری! ای خدایی که همتا و نظیری برای تو متصوّر نیست؛ ای بینایی که بدون عیبی و دارایی سرایی بلندمرتبه هستی!

بی هَمتا: «وَ لَم یَکُن لَهُ کُفُواً أَحَد» (اخلاص: ۴) (و نه هیچ کس مثل و همتای اوست). بینا: «وَ اَعلَمُوا أَنَّ اللهَ بِما تعملونَ بَصیرُ» (بقره: ۲۳۳) (و بدانید که خدا از کردار شما آگاه است).

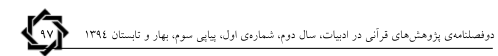
یا پنای مخلوق سه پنج سه هزار طبیب مریض، مخفی آشیکار (ارکوازی، همانجا)

yā panāy maxlūq se panj se hezār / tabīb-e- marīz maxfī āšekār. ترجمه: ای پناه مخلوقان و آفریدگانِ عالم؛ و ای که برای بیماران طبیب هستی! با این که از چشمان پنهانی، امّا قدرت و نشانههای تو پدیدار است.

مخفی آشکار: اشاره به «لاتّدرکّهٔ الابصارُ و هو یُدرک الابصار» (الأنعام: ۱۰۳) (دیدگان او را در نیابد و او دیدگان را دریابد).

یا رب سبع سما و لوح و قلم یا خالق ارض سبعه تا وَ یَم (ارکوازی، همان جا)

yā rabb-e- sabba' samāw law qalam / yā xāleq-e- arz sabb'a tā wa yam. ترجمه: ای خداوندی که آفریدگار آسمانهای هفتگانه و لوح و قلم هستی و ای خدایی که هفت اقلیم و دریاها را آفریدی!



رب سبع سما و… : به روشنی به سبع شداد و سبع طباق اشاره شده است: «هُوَ الَّذِی خَلَقَ لَکُمْ مَا فِی الْأَرْضِ جَمِیعاً ثُمَّ اسْتَوَیٰ إِلَیٰ السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَ هُوَ بِکُلِّ شَیْءٍ عَلِیمٌ « (البقره: ۲۹) (اوست آن کسیٰ که آنچه در زمین است، همه را برای شما آفرید؛ سپس به [آفرینش] آسمان پرداخت و هفت آسمان را استوار کرد؛ و او به هر چیزی داناست).

و نیز: «الحمدالله الذی خَلَقَ السموات و الارضِ» (انعام: ۱) (ستایش خدایراست که آسمانها و زمین را آفرید). مریـــد مُـــدرک ارحـــم راحمــین خــالق مخلــوق بــیهمتـا و قــرین

(ارکوازی، همانجا)

morīd-e- modrek arham rāhemīn / xāleq -e- maxlūq bē hamtāw qarīn. ترجمه: ای ارادهکننده و ای دریابنده! ای مهربانترین مهربانها و ای خالق بیهمتا و همسری که خلق را آفریدی!

ارحم راحمین: «فالله خیر حافظاً و هو ارحم راحمین» (یوسف: ۶۴) (امّا خداوند بهترین نگهبان است و همو مهربانترین مهربانان است).

بیهمتا: اشاره به: «وَلَم يَكُن لَّهُ كُفُوًا أَحَدُ» (الإخلاص: ۴) (و نه هيچكس مثل و همتای اوست).

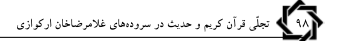
غفور لايزال غافر لم يزل واجب الوجود واحد بي بدل (اركوازی، همان جا)

qafūr lā yazāl qāfer lam yazal / wājeb-ol-wejūd wāhed bē badal. غفور: گزارهای قرآنی است و میتواند اشاره داشته باشد به «ان الله یغفر الذَّنُوبَ جَميعاً» (زمر: ۵۳) (خدا همهی گناهان را می بخشاید).

غافر: با همان مضمون آیه پیشین، اشاره به «غافرِ الذَّنبِ و قابل التوبِ شدیدِ العقاب ذِی الطول» (غافر: ۳) (آمرزندهی گناه و توبهپذیر سخت کیفر نعمت بخش).

قــادر مــدیر لیــل چنــی نهـار فضـابخش فــیض روضـات بهـار (ارکوازی، ۱۳۸۶: ۴۲)

qāder-e- modīr layl čanē nahār / fazā baxš-e- fayz rawzāt-e- bahār.



ترجمه: ای قادری که ارادهکننده شب و روز هستی و ای کسی که به باغهای بهار فیض بخشیدهای!

قادر: «إنَّک عَلَى کُلِّ شَيِ قَديرُ» (آلعمران: ٢٢) (شب را در روز نهان سازى و روز را در شب ناپديد گردانى). و نيز: «قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَاباً مِنْ فَوْقِكُمْ أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعاً وَ يُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ انْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الْآيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ» (الأنعام: ٢۵) (بگو او تواناست که بر شما عذاب و بلايى از آسمان يا زمين(فرستد)؛ يا شما را به اختلاف کلمه، پراکندگى و (مخالفت) در افکند و بعضى را به عذاب بعضى گرفتار کند. بنگر چگونه ما آيات خود را به طرق مختلف بيان مىکنيم، باشد که مردم چيزى بفهمند).

مصراع نخست اشاره مي كند به «يا مدبّر الليل و النهار».

یا عالم علم عالمان دھر حکوم تاج بخش شاهان سرور (ارکوازی، همان جا)

yā 'ālem-e- 'elm 'ālemān-e- dahr / hokūm-e- tājbaxš šāhān-e- sarwar. ترجمه: ای که داننده دانش دانشمندان روزگار هستی و به پادشاهان مقتدر و بزرگ تاج حکومت بخشیدهای.

عالم علم: اشاره به آیات بی شماری و از جمله: «و یَعلَمُ ما فِی السّموات و ما فی الارضِ» (آلعمران: ۲۹) ([خداوند] به هر آنچه در آسمانها و زمین است، آگاه است). حکوم: بیانگر آیهی «ألیسَ الله بِأحکَمِ الحاکِمِینَ» (التین: ۸) (آیا خدا مقتدرتر و عادل ترین حکمفرمایان عالم نیست(البته هست)).

هفتاو دو ملّـت ایجـادت کَـردَن کَـس پَـی وَ سـر ّکـارت نَـوَردَن

(اركوازي، همانجا)

haftāw do mellat ījādet kardan / kas pē wa serr-e- kāret nawardan.

ترجمه: تو هفتادودو ملّت و فرقه را ایجاد کردهای؛ کسی پی به اسرار و کار تو نبرده است.

هفتاد و دو ملّت: اشاره به حدیث معروف پیامبر است که به هفتاد و سه فرقه دلالت میکند؛ ولی در ادبیات به هفتاد و دو شهرت پیدا کرده است؛ چنانکه حافظ



دوفصلنامهی پژوهش های قرآنی در ادبیات، سال دوم، شمارهی اول، پیاپی سوم، بهار و تابستان ۱۳۹٤ \_\_\_\_\_\_

می فرماید: «جنگ هفتاد و دو ملّت همه را عذر بنه/ چو ندیدند حقیقت ره افسانه زدند»؛ پیامبر می فرماید: «ان امتی ستفرق بعدی علی ثلثه و سبعین فرقه، فرقه منها ناجیه، و اثنتان و سبعون فی النار» (همانا امّت من، پس از من به هفتاد و سه فرقه پراکنده خواهند شد؛ فرقهای از آنها رستگار و هفتاد و دو فرقه دیگر در دوزخ خواهند بود) (قمی، ۱۳۶۳، ج۲: ۳۵۹–۳۶۰). بهاءالدین خرمشاهی در توضیح بیت حافظ می نویسد: «حافظ در نظر به حدیث تفرقه یا افتراق امّت، قائل به «هفتاد و دو» بوده است، نه «هفتاد و سه» یعنی به فرقه ناجیه معتقد نبوده است و بر آن بوده است که همه فرقهها و ملل و نحل با دیگر فرقهها یا دیگر ادیان منازعه و جنگ و جدل ناشی از تعصب و ندیدن حقیقت دارند. راه به حقیقت نبرده، لذا به چیزی کمتر از حقیقت، یا بلکه مجاز راضی شده و در اطراف آن و معتقدات خود افسانهسرایی کردهاند» (خرمشاهی، ۱۳۸۵ معتاد و سه، هفتاد و دو یا یک، یا هفتاد و اند یاد شده است»(می از تعصب و

مصراع دوم اشاره به این دارد که هیچ کس نمیتواند به ذات خداوندی پی ببرد و یا او را آنچنان که هست، بشناسد؛ پس اشاره دارد به حدیث «لااًحصی ثناءً عَلَیکَ اَنتَ کما اَثنَیتَ علی نَفسِکَ» (مرا این توان نیست که تو را ستایم و تو همانگونهای که خود را ستودهای) (فروزانفر، ۱۳۴۷: ۲).

کس نین شریک یاوری یارت کسی ندارو اطلاع ژ کارت (ارکوازی، همان جا)

kas neyan šarīk yawarī yāret / kasī nadārū etlā' ža kāret.

ترجمه: هیچ کس در یاری رساندن تو، شریک نیست و نیز کسی از کار تو اطلاعی ندارد.

مصراع نخست دلالت دارد بر: «وَ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَداً وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٍّ مِنَ الذُّلِّ وَ كَبِّرْهُ تَكْبِيراً» (الإسراء: ١١١) (و بگو ستايش مخصوص خداست كه نه هر گز فرزندى و نه شريكى در ملكش بر گرفته و نه هر گز عزّت و اقتدار او را نقصى رسد كه به دوست و مددكارى نيازمند شود و پيوسته ذات الهى را به بزر گترين اوصاف كمال ستايش كن). تجلّی قرآن کریم و حدیث در سرودههای غلامرضاخان ارکوازی

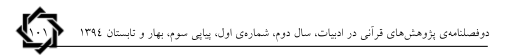
مصراع دوم نیز اشاره می کند به آیة «وَ عِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَیْبِ لاَ یَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَ یَعْلَمُ مَا فِی الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ وَ مَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَة إِلاَّ یَعْلَمُهَا وَ لاَ حَبَّة فِی ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَ لاَ رَطْبٍ وَ لاَ یَابِسٍ إِلاَّ فِی کِتَابٍ مُبِینٍ» (الأنعام: ۵۹) (و کلید خزائن نزد خداست، کسی جز خدا بر آن آگاه نیست و نیز آن چه در خشکی و دریاست همه را می داند و هیچ برگی از درخت نیفتد مگر آنکه او آگاهست و هیچ دانه در زیر تاریکی های زمین و هیچ تر و خشکی نیست جز آن که در کتاب مبین (و قرآن عظیم) مسطور است).

حضرت امام سجاد (ع) نیز فرموده است: «اِلهی قَصُرَتِ الاَلسُنُ عَن بَلُوغِ ثَنائِکَ کَما یلیقُ بِجَلالِکَ وَ عَجَزَتِ العُقُولُ عَن اِدراکِ کُنهِ جمالِکَ وَ انحسَرَتِ الابصارُ دُونَ النَّظَر اِلی سُبحاتِ وَجهِکَ و لَم تَجعَل لِلخَلقِ إِلی مَعرفَتِکَ الَّا بِالعَجزِ عَن مَعرفَتِک» (خدایا! زبانها از اینکه تو را آن گونه که شایسته جلال توست بستایند، کوتاهند و خردها از اینکه بر کنه جمال تو دست یابند، ناتوانند؛ و چشمها در برابر جلوههای جمال تو خیره و تیره می گردند، و تو جز ناتوانی از شناخت، راهی برای شناخت خود برای مردمان ننهادهای) (قمی، مفاتیحالجنان، ۱۳۷۷: ۲۱۹).

رازق: «و اللهُ خيرُ الرّزاقين» (جمعه: ١١) (و خداوند بهترين روزىدهنده خلايق است).

حسی لاینام بینای لمینزل بیخورد و بیخواو یکتای بیبدل (ارکوازی، همانجا)

hayy-e- lā yanām bīnāy lam yazal / bē xward-o- bē xāw yaktāy bē badal. ترجمه: [ای] زندهای که تو را خواب فرا نمی رسد و ای بینایی که زوالی برایت متصور نیست؛ ای یکتای بی نظیری که نمی توان صفات خوردن و خوابیدن را برایت به کار برد! حی لاینام: «الله لا إلا هو اَلحَیُّ اَلقَیُّومُ لا تأخُذُهُ سِنَةٌ و لا نَومٌ» (بقره: ۲۵۵) (جز او خدایی نیست، زنده و پاینده است؛ هر گز او را کسالت خواب فرو نگیرد تا چه رسد که به خواب رود).



قاهرالعـــدو قيــوم لايــزل خـالق مخلـوق يكتـاى بــىخَلَـل (اركوازی، همانجا)

qāher-ol- 'adū qayūm lā yazal / xāleq-e- maxlūq yaktāy bē xalal. ترجمه: در هم شکننده دشمن، و سرمد و پاینده هستی؛ تو آفریننده آفرینندگان و یگانهای بیخللی.

قاهر: از صفات خداوند است که در آیههای بی شماری آمده و از جمله: «لِمَنِ الملک اَلیَوم، لله الواحدِ القهّار» (غافر: ۱۶) (امروز پادشاهی از آن کیست؟ از آن خداوند یکتای قهرکننده است).

خالق: «لا اله الا هُو خالق كُلّ شیءٍ فاعبُدُوهُ» (انعام: ۱۰۲) (جز او هیچ خدایی نیست و آفریننده و هر چیز اوست، پس او را ستایش کنید).

نوربخش جَـلای شـمس و القمـر قاضـی الحاجـات مالـک محشـر (ارکوازی، همان جا)

nūrbaxš-e- jaĺāy šams-e- walqamar / qāzī-yol- hājāt mālek-e- mahšar. ترجمه: ای فروغبخش خورشید و ماه و برآورنده نیازها، و صاحب و سرور در صحرای محشر.

مصراع نخست بيانگر آيه ذيل است: «اللهُ نورُ السَّماواتِ وَ الأرضِ» (النور: ٣۵) (خدا نور (وجودبخش) آسمانها و زمين است).

مصراع دوم نیز اشاره دارد به «مالکِ یوم الدّین» (حمد: ۴) ((او) صاحب روز پاداش بندگان است).

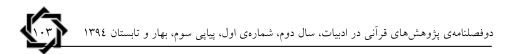
عصیان کبیرن عسرت بی شمار ربّنا اغفرلی توبیه و استغفار (ارکوازی، همان:۴۴)

osyān kabīran 'esrat bē šomār / rabbenaqferlī tawbāw esteqfār.

ترجمه: سرکشی و نافرمانی و دشواری کار من بسیار و بزرگ است؛ ای پروردگار مرا ببخش و توبه و استغفارم را بپذیر. ربّنا اغفرلی: مراد دعای حضرت ابراهیم(ع) است که فرمود: «ربّنا اغفرلی و لوالدی و للمومنینَ یومَ یقوُمُ الحسابُ» (ابراهیم: ۴۱) (پروردگارا روزی که میزان عدل و حساب به تجلّی قرآن کریم و حدیث در سرودههای غلامرضاخان ارکوازی

یا می شود، تو در آن روز سخت بر من و والدین من و همه مؤمنان از کرم ببخشا). قــوّت نَمَنــدن يــا بينــاي مبــين يــا مــن يُجِــبُ مــن الصـابرين (ارکوازی، همان جا) qowat namandan yā bīnāy mobīn / yā men yohebo menalsāberīn. ترجمه: قدرت صبر و صبوری برای من نمانده است ای که بصیر و آشکارکننده هستی و ای که شکیبایان را دوست داری. مصراع دوم اشاره دارد به «الله يُحِبُ الصابرين» (آلعمران: ۱۴۶) (خداوند صابران را دوست دارد). لاتقــنط نــه روى عبـاد گشـادَن بــاب رحمتـــت ملجــاي عبــادَن (ارکوازی، همان جا) bāb-e- rahmatet maljāy ebādan / latagnat na rūy ebād gošādan. ترجمه: آستانه رحمت تو یناهگاه بندگانت می باشد؛ تو با گفتن این که: از رحمت الهی ناامید نباشید، در حقیقت دری از امید بر روی بندگان گشادهای. لاتقنط: اشاره به آيهى «لاتقنطوا من رحمة الله إنَّ الله يغفر الذُّنُوب جميعا» (الزمر: ۵۳) (هرگز از رحمت (نامنتهای حق) ناامید مباشید؛ البته خداوند همه گناهان شما را خواهد بخشيد). یادشیای عیادل ذوالجلالَنہے عیالہی، آگیای کُرل حیالَتے، (ارکوازی، همان :۴۵) pādešāy-e- ādel zoljalālanī / ālemī āgāy kwll-e- hālanī. ترجمه: خداوندا تو یادشاهی عادل و صاحب شکوه هستی و بر همه چیز علم داری و آگاهي. ذوالجلال: جلاله بزرگی قدر است و جلال بدون تاء به معنی بالاترین عظمت است و از صفات مخصوص خداوند است و در غير او به كار نرفته است (قرشی، ۱۳۷۵: ذيل جلال). در قرآن مجید «ذوالجلال» همراه با «ذوالاکرام» دو مرتبه (رحمن: ۲۷-۲۸) آمده است. «و يبقى وجة ربّكَ ذوالجلال و الأكرام» (رحمن: ٢٧) (ذات يروردگارت ماندني است كه

صاحب عظمت و اکرام است). غلامرضا ارکوازی در جای دیگر سروده است:



تورب رحیم رحمت عامَنی دانای ذوالجال و الاکرامَنی، (ارکوازی، ۱۳۸۶ :۴۷)

to ŕabb-e- ŕahīm ŕahmat āmanī / dānāy zoĺjaĺāĺ walekrāmanī. آگای کل حال: به «علیم» بودن خداوند اشاره دارد که در آیههای بیشماری از کلام الله آمده است؛ از جمله: (بقره: ۲۸۲)، (نساء: ۱۷۶)، (الانعام: ۱۰۶)، (الانفال: ۷۵)، (توبه: ۱۱۵)، (النور: ۳۵–۶۴) و...؛ «والله بِکُلِّ شیءٍ علیمٌ» (البقره: ۲۸۲) (و خدا بر همه چیز داناست).

و نیز: «إِنَّ رَبَّکَ هُوَ أَعْلَمٌ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِیلِهِ وَ هُوَ أَعْلَمٌ بِالْمُهْتَدِینَ» (القلم: ۲) [البته خدا داناتر است که از راه خدا گمراه کیست و بهتر میداند که هدایتیافتگان کیانند]. یا فرد واحد بینای بینظیر یا قادر علی کل شیء قدیر (ارکوازی، همان:۴۶)

yā fard-e- wāhed bīnāy bē nazīr / yā qader alā kol šeyen qadīr. ترجمه: ای خداوندی که یگانه و بینا و بیمانند هستی، و ای خداوند قادری که بر همه چیز توانایی.

مصراع اوّل به «احد» بودن خداوند (اخلاص: ۱) و نیز بیمثل و مانند بود ذات حق اشاره دارد: «لَیس کمثلهِ شیء» (شوری: ۱۱) (همانند او چیزی نیست).

مصراع دوم به همين صورت بارها در قرآن كريم آمده است؛ از جمله: «اِنَّ اللهَ على كُلّ شىء قديرٌ» (فاطر: ١) (همانا خداوند بر همه چيز قادر است). يـــا قابـــلالتـــوب، غـــافر الخطـــا يـــا لطيــف لطــف واهـــبُ الخطــا

(ارکوازی، همانجا)

ترجمه: ای پوزش پذیر در گذرنده از لغزشها و ای لطیف بخشنده.

مصراع اوّل اشاره دارد به آیه «غافر الذَّنبِ و قابلِ التَّوبِ شدیدِ العقابِ ذیالطَّولِ» (غافر: ۳) (خدایی که بخشنده گناه و پذیرنده توبه بندگان (با ایمان) و منتقم سخت (از بندگان بیایمان) است؛ خدایی که صاحب رحمت و نعمت است).

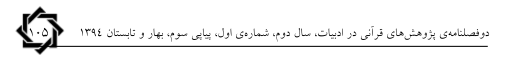
شاعر در جایی دیگر نیز سروده است:

تجلّی قرآن کریم و حدیث در سرودهای غلامرضاخان ارکوازی

مـن عبـد ذليـل، عصـيان بـىحسـاب تـو قابـلالتـوب، شـديد العقـاب (ارکوازی، همان: ۴۷) men abd-e- zalīl osyān bē hesāb / to qābel-al-tawb šadīd-ol- eqāb. ترجمه: من بندهای ذلیل هستم که بی شمار عصیان و گناه کردهام و تو خداوند توبهپذیری هستی که تنها بر بندگان بی ایمانت سخت می گیری [حال که من هرچند گناهکارم، امّا به تو ایمان دارم]. ربّ العــــــالمين ق\_\_\_ادر قي\_\_وم رب الع\_\_\_المين ذكرن نه كلام مجيد مبين آيسه «انَّ الله مصع الصبارين». (ارکوازی، همان:۴۹) ŕabbeĺ'āĺāmīn/ qader-e- qayūm ŕabbeĺ'āĺāmīn, zekran na kaĺām majīd-e- mobīn / āyay ennallā ma al sāberīn. ترجمه: ای پروردگار جهانیان و ای قادر قیوم! در قرآن مجید ذکر شده است که خداوند با صابران است. رب العالمين: بنابر شمارش المعجم المفهرس، رب العالمين چهل و دو بار در قرآن آمده است؛ از جمله: (بقره: ۱۳۱)، (مائده: ۲۸)، (اعراف: ۵۴) و...؛ برای نمونه: «الحمد الله ربِّ العالمین» (فاتحه: ۲) (ستایش خدای را که پروردگار جهانیان است و آفریدگار جهان هاست). مصراع دوم نيز اشاره دارد به آيه «اِنَّ الله مع الصابرين» (بقره: ١٥٣) (همانا خداوند یاوران صابران است).

وَ آیــه القــاب رســول امجــد یاتی مـن بعـدی اسـمُهُ احمـد

wa āyay alqāb ŕasūĺ-e- amjad / yatī men badī esmahū ahmad. ترجمه: و به آیاتی که در آنها لقبهای رسول بزرگوار آمده است، مانند آیه شش از سورة صفّ که در آن عیسی (ع) به آمدن پیامبری بشارت میدهد که نامش احمد است. مصراع دوم اشاره دارد به آیهی «و اذ قالَ عیسی ابنُ مریمَ یا بنیاِسرائیلَ انّی رسولُ اللهِ الیکُم مُصَدقاً لِما بینَ یَدَی منَ التوریة و مبشراً بِرسولٍ یأتی من بعدی اسمُهُ اَحمَد»



(صف: ۶) (و یادآور هنگامی که عیسی پسر مریم به بنی اسرائیل گفت: من همانا رسول خدا به سوی شما هستم و حقانیت کتاب تورات را که مقابل من است، تصدیق می کنم و نیز شما را مژده می دهم که بعد از من رسول بزرگواری که نامش در انجیل من احمد است، بیاید).

وَ تسبیح گویان دایرهی افلاک حَصق معرفت و ما عرفناک (ارکوازی، همان:۵۱)

wa tasbīh gūyān dāyeray aflāk / haq marefat wa mā arafnāk.

ترجمه: به فرشتگانی که در آسمانها تو را میستایند و یاد میکنند و به حق این عبارت که: تو را آنچنان که شایسته توست، نشناختیم.

و ما عرفناک: بخشی از حدیث معروف «ما عَرَفناک َ حقَّ معرفَتِک» (خداوندا تو را آن چنان که شایسته بود، نشناختیم) (بحار، ج ۶۶، ص ۲۹۲ به نقل از خاتمی، ۱۳۸۷: ۲۷۵). وَ زور بــــازوی یـــدالله علــــی اشــرف ژَ تَفســير انّمــا ولــی

(ارکوازی، همانجا)

wa zūr-e- bāzūy yadollā alī / ašraf ža tafsīr ennamā valī .

ترجمه: قسم به دلاوری و زور بازوی علی یدالله که آیهی ولایت «انّما ولیکُم و…» در شأنِ او آمده است.

اِنَّما ولى: منظور آيەى ولايت است كە «بيانگر ولايت خدا و رسول و برخى از مومنان است كە در حال ركوع، زكات و صدقه مىدهند و چون طبق نقل متواتر، آن كە در حال ركوع در مسجد به فقيرى كە در خواست كمك كرد، انگشتر خود را بخشيد، اميرالمؤمنين على (ع) بود و پس از اين اتفاق خالصانه، اين آيه بر پيامبر نازل شد؛ از آيات خاص امامت و ولايت على (ع) به شمار مىرود» (محدثى، ١٣٨٤: ذيل آيه ولايت). متن آيه چنين است: «انّما وليكُمُ اللهُ وَ رسولُهُ والذينِ آمنُوا الذّينَ يقيمونَ الصَّلاه و يؤتونَ آلزّكاه وَ هُم راكِعُونَ»(مائده: ٥٦٥) (ولى امر و ياور شما خدا و رسول او و آن مؤمنانى خواهند بود كه نماز به پاى داشته و به فقيران در حال ركوع، زكات مىدهند). منشى چوار كتاو، مفتى چوار دفتر وصيى مصيطفى، وكيـل داوَر monšī čwār ketāw moftī čwār daftar / wasī mostafā wakīl-e- dāwar. ترجمه: منشی چهار دفتر، فتوادهندهی چهار دفتر و نیز وصی مصطفی و وکیل داور [علی است]. و در جایی دیگر: یا وصی رسول سرخیل ابرار یا لافتی سیف الا ذوالفقار

(همان: ۶۸)

yā wasī ŕasūl sar xayl-e- abrār / yā lā fatā sayf elā zolfaqār.

ترجمه: ای وصی رسول و ای سرخیل ابرار؛ یا لافتی سیف الا ذوالفقار [در شأن تو آمده است].

و نيز:

یــا خلیفــة حَــق روی خــم غــدیر

(همان: ۷۱)

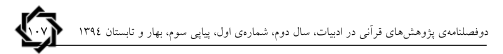
yā xalīfay haq ŕūy xom-e- qadīr.

ترجمه: ای خلیفه بر حق در روز غدیر خم! ابیات مذکور اشاره به جانشینی حضرت علی (ع) و واقعهی غدیر خم دارد. پیامبر (ص) وصایت را برای علی (ع) رقم زده است، چنان که می فرماید: «إنَّ لِکُلَّ نَبِیٍّ وصیّاً و وارِثاً و اِنَّ عَلیاً وصیی و وارثی» (بیگمان هر پیامبری وصی و وارثی دارد و علی، وصی و وارث من است) (تاریخ دمشق، ج ۴۲: ۳۹۲ به نقل از محمّدی ریشهری، ۱۳۸۶، ج ۱: ۴۹۷).

حضرت پیامبر (ص) در حجةالوداع، در روز غدیر خم ضمن خطبهای مفصّل دربارهی علی بن ابیطالب (ع) او را مولای مردم دانست و فرمود: «مَن کنت مَولاه فهذا عَلیَّ مولاه» (محدّثی، همان: ذیل مولی).

ملّاپریشان نیز در مورد جانشینی حضرت علی (ع) در غدیر خم سروده است: وَ خَصِمِ غَصِدیر احسَنالبشَر جهاز شَصِتر کَصردش وَ منبِر دَس علی گرت واتَش بَر مَلا «مَن کَنَت مَولاه فهِذا المولا» (ملّاپریشان، ۱۳۶۲:۲۶)

wa xom-e- qadīr ahsan-ol- bašar / jehāz-e- šotor kardeš wa manbar,



das-e- 'alī gert wāteš barmaĺā / man konto mäwlā fahāz-al- mäwlā.

ترجمه: در غدیر خم پیامبر (ص) که احسنالبشر است، جهاز شتران را منبر قرار داد و دست علی (ع) را گرفت و آشکارا گفت: هرکس که من مولای او بودم، پس علی (ع) مولای اوست.

مجموعــهی مخلـوق وَنــم بــیرامَــن یــا ســاقی کــوثر میــل شــفامَن (ارکوازی، همان: ۵۶)

majmūey maxlūq wanem bē rāman / yā sāqī kawsar mayl-e- šafāman. ترجمه: مجموعهی مخلوقان نسبت به من نامهربان و بیرحم هستند؛ امید خلاصی من به توست ای ساقی کوثر! و باز از اوست:

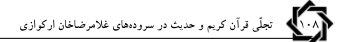
دشوارتر نین ژَ قاپی خیبر یا غوث الغالب یا ساقی کوثر (همان: ۶۹)

došwārter nīyan ža qāpī xaybar / yā qaws-ol- qāleb yā sāqī kawsar. ترجمه: [خلاصی من از زندان] دشوارتر از کندن در خیبر که نیست؟ یا غوث الغالب و ای ساقی کوثر [به فریادم برس].

ساقی کوثر: در حدیثی، پیامبر خدا پنج ویژگی برای علی (ع) برشمرده است، یکی هم ایستادن کنار حوض کوثر و سیراب نمودن کسانی است از امّت که بشناسد: «أُمَّا الثالِثَهُ فواقِفٌ عَلی عُقر حوضی یسقی من عَرَفَ من أُمَّتی» (مجلسی، ۱۴۰۴ ه.ق، ج ۲۹: ۲۱۹).

حکے آفتاو نے روی سَےا کَرد سے جے اَو بے ج ظہے نماز ادا کَرد کے نے مہد حلقوم حیے شکاوا کے چَرخنےاوہ خور ژخصور آوا؟ (ارکوازی، همان: ۵۷)

hokm-e- āfetāw na ŕūy samā kard /čī äw berj zor namāz adā kard? kī na mahd hoĺqūm hayah šekāwā / kī čarxenāwa xwar ža xwarāwā? ترجمه: [على (ع)] حكم بر آفتاب آسمان كرد و آن برگشت به جاى ظهرش، و او نمازش را ادا كرد. چه كسى بود كه در گهواره، گلوى «حيه» را شكافت؟ چه كسى بود كه آفتاب را از غروبگاهش برگرداند؟

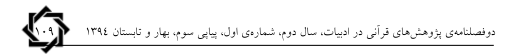


ردّالشمس: یکی از فضایل مشهور و قطعی امیرالمؤمنین (ع) آن است که خورشید به خاطر آن حضرت بازگشته است؛ یک بار در زمان پیامبر، بار دیگر پس از وفات آن حضرت. وقتی جبرئیل بر پیامبر نازل شد و در انتقال سخنان خداوند با او به نجوا نشست، پیامبر از حال رفت، سر پیامبر بر زانوی علی (ع) بود تا آن که خورشید غروب کرد. علی (ع) نشسته و با اشاره نماز عصر را خواند. وقتی به حال عادی برگشت، علی (ع) قضیه را به حضرت گفت. به توصیهی پیامبر، حضرت امیر دعا کرد تا خورشید برگردد تا بتواند نمازش را ایستاده بخواند حضرت دعاکرد، خورشید برگشت و پس از نماز امام، دوباره غروب کرد. یک بار دیگر هم هنگام عبور از فرات که یارانش مشغول عبور دادن مرکبها و وسایل بودند، عدّهای نتوانستند نماز عصر را با حضرت بخوانند، به دعای حضرت، خورشید برگشت و آنان نماز عصر را با امام خواندند و خبر آن قضیه در همهجا پخش شد (محدّثی، ۱۳۸۶: ذیل ردّالشمس).

حضرت علی (ع) فرموده است: «إنَّ اللهُ تبارَکَ و تعالی رَدَّ عَلَیَّ الشَّمسَ مَرَّتِینِ و لم یَرُدَّها عَلی أَحَدٍ من أُمَّهِ مُحَمَّدٍ (ص) غیری» [خداوند- که خجسته و والاست-خورشید را دو بار برای من برگرداند و بجز برای من، برای هیچ کس از اُمَّت محمّد (ص) خورشید را برنگرداند] (الخصال: ۵۸۰ به نقل از محمّدی ریشهری، همان، ج ۱۲: ۱۰- ۱۱). قسیم جنّت نیار و سیقری ژ پیغمبران یک سر اَو سری غیر ژ مصطفی انبیای اطهار خلوتی رازان مخفی کردگار (ارکوازی، همان: ۵۸)

qasīm-e- jannat nār-o- saqarī / ža payqambarān yak sar äw sarī, qayr ža mostafā anbīyāy athār / xaĺwatī ŕāzān maxfī āšekār. ترجمه: تو قسیم بهشت و دوزخ هستی و غیر از حضرت محمّد مصطفی (ص) که همراز خلوت خداوند است، بر تمام پیامبران برتری داری.

قسیم الجنّة و النّار: از لقبهای معروف حضرت علی (ع) است؛ یعنی تقسیم کننده بهشت و جهنم. در این مورد حدیثهای بسیاری وجود دارد و آن حضرت با این وصف، مشهور بوده است و معنای آن، تأثیر محبت و ولایت علی (ع) در بهشتی شدن مردم در روز قیامت است (محدّثی، همان: ذیل قسیم الجنّه و النّار).



شاعر در جایی دیگر نیز سروده است: یا قسمتنمای جمیم و جنّت انّا فتحنا ابواب رحمت

(همان: ۶۲)

yā qesmat nemāy jahīm-o- jannat / ennā fatahnā abvāb-e- ŕahmat. ترجمه: ای قسمت کننده و صاحب اختیار بهشت و دوزخ و ای که آیه «انّا فتحنا» [در باب پیروزیهای تو نازل شده است]؛ تو گشاینده درهای رحمت [به روی ما و دوستداران خود] هستی. هـل اتـی خلعـت، لافتـی اوصـاف شـیر شـجاعت معرکـة مَصـاف

(ارکوازی، ۶۲:۱۳۸۶)

hal atā xalat lā fatā äwsāf / šēr-e- šojāat ma'rekay masāf. ترجمه: ای که از جانب خداوند به دریافت خلعت «هل اتی» مفتخر شدی و عبارت «لافتی» در وصف تو گفته شده است و شیر شجاع میدان نبرد هستی.

هل اتی: مراد سورهی ۷۶ قرآن است که نامهای دیگری چون «انسان»، «دهر» و «ابرار» دارد. در پی نذری که علی (ع) و فاطمه (س) برای شفای دو فرزند بیمار خود (امام حسن و امام حسین (علیهماالسّلام)) کردند تا سه روز روزه بگیرند. هنگام افطار در سه روز پیاپی، مسکین و یتیم و اسیر به در خانه آنان آمد و ایشان افطار خود را به آنان ایثار کردند. این سوره در پی این اتفاق خالصانة آن دو بزرگوار و تجلیل از آنان نازل شد (برای آشنایی بیشتر ر.ک: مکارم شیرازی، ۱۳۸۸، چ ۲۵: ۳۴۳ و نیز محدثی، ۱۳۸۶: ذیل هل اتی). اینک متن آیات هفت تا نُه که به این موضوع تصریح دارد، ذکر میشود: «یُوفُونَ بِالندَرِ و نُطعمُکُم لِوَجه الله لائریدُ منکُم جزاءً و لاشُکُوراً» (که آنان بندگان نیکو به عهد و نذر فود وفا می کنند و از قهر خدا در روزی که شرّ و سختیاش همه اهل محشر را فرا گیرد و میترسند و هم بر دوستی خدا به فقیر و یتیم و اسیر طعام میدهند (و میگویند) ما فقط برای رضای خدا به شما طعام میدهیم و از شما هیچ پاداش و سیسی هر نمیطلبیم). ی ایک ایک تجلّی قرآن کریم و حدیث در سرودههای غلامرضاخان ارکوازی

وَ نَجَاتَ ذَاتَ بِــىهَمَتَـاى بِــى حِـون وَ حَــق آيــه «قــل يــا نــارُ كــون» (اركوازى، همان: ۷۲)

wa nejāt-e- zāt bē hamtāy bē čūn / wa haq-e- āyay qol yā naro kūn. ترجمه: خداوندا به حق ذات بیهمتا و بینظیرت، و به حق آیه «قل یا نار کون» که آتش را بدان امر کردی تا بر ابراهیم سرد و سلامت شود.

قل یا نارُ کون: منظور آیه ۶۹ سورة انبیاء است که میفرماید: «قُلنا یا نارُ کُونی بَرداً و سلاماً علی ابراهیمَ» (ما خطاب کردیم که ای آتش برای ابراهیم سرد و سالم باش).

#### ۳. نتيجه

با توجّه به آنچه از نظر گذشت، شاعر به صورتهای گوناگون از جمله اقتباس، ترجمه و برآیندسازی از آیات و احادیث در سرودههای خود بهره برده است. علاوه بر این، او ضمن مناجات به درگاه حضرت حق، تلمیح به داستان پیامبران و به صورت ویژه کرامات و دلاوریهای حضرت مولا علی (ع) را از نظر دور نداشته است. بسامد استفاده از آیات و احادیث در اشعار شاعر چشمگیر و از آنجایی که در زندان آنها را سروده است، از ضمیر پاک او سرچشمه گرفتهاند و تعقید و پیچیدگی در به کارگیری آنها دیده نمی شود. پایان سخن این که تأثیر قرآن و حدیث بر شعر غلامرضاخان ارکوازی سبب شده است تا امروزه سرودههای این شاعر شیعی، زبانزد خاص و عام مناطق غرب کشور باشد.

#### یادداشت

۱. در زبان کُردی، در شعرهایی که بهصورت هجایی سروده شدهاند، بلند یا کوتاه بودن هجا مدتظر نبوده و تنها تساوی هجاها مورد توجّه قرار می گیرد. نکتهی دیگر این که، مصراع اوّل بیت مطلع، به صورت نیم مصراع و در پنج هجا سروده می شود؛ این ویژگی، مختص تمام منظومه هایی است که به گویش گورانی-مصراع و در پنج هجا سروده می شود؛ این ویژگی، مختص تمام منظومه هایی است که به گویش گورانی-گویش ادبی معیار نزد کُردان- سروده شدهاند. در نزد شاعران کُرد، رسم بر این بوده است که مصراع اوّل بیت ِ مطلع را به شکل «نیم مصراع» می آوردند و آن نیم مصراع- و یا حداقل قافیه - را به جهت تأکید، عیناً در مصراع دوّم تکرار می کردند.



# منابع

# قرآن کریم.

۱. ارکوازی، غلام رضاخان (۱۳۸۶)، **دیوان**، تصحیح و ترجمه و شرح از ظاهر سارایی، چاپ دوم، ایلام: رامان.

۲. امامی، نصراله و سیّد آرمان حسینی آبباریکی (۱۳۸۹)، «**گویش گورانی: گویش معیار ادبی در نزد** ا**قوام کُرد**»، مجموعه مقالات نخستین همایش بینالمللی ادبیات کُردی (۱۵ و ۱۶ اردیبهشت ۱۳۸۹)، دانشگاه کُردستان: مرکز پژوهشهای کُردستانشناسی، ص ۳۳۵–.۳۴۷

۳. خاتمی، احمد (۱۳۸۷)، ترجمه و تکمله و بررسی احادیث مثنوی استاد بدیعالزمان فروزانفر، چاپ دوم، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی.

۴. خرمشاهی، بهاءالدین (۱۳۸۵)، **حافظنامه**، دو جلد، چاپ هفدهم، تهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی.

۵. راستگو، سیّد محمّد (۱۳۸۵)**، تجلّی قرآن و حدیث در شعر فارسی،** چاپ چهارم، تهران: سمت. ۶. فروزانفر، بدیعالزمان (۱۳۴۷)**، احادیث مثنوی**، تهران: امیرکبیر.

۲. قرشی، سیّد علیاکبر (۱۳۷۵)، **قاموس قرآن**، چاپ هفتم، تهران: دارالکتب الاسلامیه.

۸. قمی، حاج شیخ عباس (۱۳۶۳)، سفینةالبحار و مدینة الحکم و الآثار، تهران: بینا.

۹. \_\_\_\_\_ (۱۳۷۷)، کلیات مفاتیحالجنان، با ترجمه و تصحیح محمّدباقر کمره، تهران: اسلامیه.

۱۰. مجلسی، محمّدباقر (۱۴۰۴ه.ق)، بحار الانوار، بیروت: موسسه الوفاء.

۱۱. محدّثی، جواد(۱۳۸۶)، **فرهنگ غدیر**، چاپ سوم، قم: نشر معروف.

۱۲. محمّدی ریشهری، محمّد(۱۳۸۶)، دانش نامهی امیر المؤمنین، ۱۴ جلد، قم: دارالحدیث.

۱۳. مکارم شیرازی، ناصر(۱۳۸۸)، **تفسیر نمونه**، با همکاری محمّد رضا آشتیانی و دیگران، چاپ سوم، تهران: اسلامیه.

۱۴. ملّا پریشان (۱۳۶۲)، **دیوان**، به تصحیح و اهتمام اسفندیار غضنفری امرایی، خرمآباد: کتابفروشی ر رشنو. This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.